
Tạp chí Phát triển Khoa học và Công nghệ –Khoa học Xã hội và Nhân văn 2026, 10(1):3289-3298

Open Access Full Text Article Bài nghiên cứu

Trường Đại học Khoa học Xã hội và
Nhân văn, ĐHQG-HCM, Việt Nam

Liên hệ

Ngô Thanh An , Trường Đại học Khoa học
Xã hội và Nhân văn, ĐHQG-HCM, Việt Nam

Email: thanhan@hcmussh.edu.vn

Lịch sử
• Ngày nhận: 05-03-2025
• Ngày sửa đổi: 14-08-2025
• Ngày chấp nhận: 26-12-2025
• Ngày đăng:

DOI :

Bản quyền
© ĐHQG Tp.HCM. Đây là bài báo công bố
mở được phát hành theo các điều khoản của
the Creative Commons Attribution 4.0
International license.

Biến  đổi  tín  ngưỡng  Arak  trong  cộng  đồng  người  Khmer  Nam  Bộ  -
Nguyên  nhân  và  xu  hướng

Ngô  Thanh  An  *

Use your smartphone to scan this
QR code and download this article

TÓM TẮT
Tín ngưỡng Arak của người Khmer Nam Bộ là một thành tố quan trọng trong đời sống văn hóa
và tâm linh của cộng đồng. Tập tục thờ cúng Arak phản ánh sự ảnh hưởng của chế độ mẫu hệ
(matriarchy) trong xã hội người Khmer, vốn được thể hiện qua các hoạt động thực hành đều do
một người phụ nữ đại diện cho một dòng họ đảm trách. Arak duy trì chức năng đáp ứng nhu cầu
phát triển đời sống tinh thần của người Khmer thông qua việc nhập xác, tiên đoán, cầu an và chữa
bệnh. Tuy nhiên, trong bối cảnh xã hội Việt Nam đương đại, tín ngưỡng Arak chịu nhiều biến đổi
mạnh mẽ do tác động của quá trình đô thị hóa, khoa học kỹ thuật, chính sách quản lý tôn giáo và
sự ảnh hưởng của Phật giáo Nam Tông. Bài viết này phân tích nguyên nhân dẫn đến sự biến đổi
của tín ngưỡng Arak và những xu hướng thích nghi của hình thái tín ngưỡng dân gian trong bối
cảnh xã hội hiện đại. Kết quả nghiên cứu cho thấy mặc dù một số phương thức thực hành truyền
thống đang bịmaimột theo thời gian nhưng tín ngưỡng Arak vẫn tiếp tục tồn tại thông qua những
hình thức tái cấu trúc, như hội nhập với Phật giáo Nam tông, tìm kiếm sự hỗ trợ từ phía tôn giáo
này hoặc cá nhân hóa trong phạm vi gia đình, thương mại hóa thông báo các hoạt động bói toán
từ những người thờ cúng Arak. Sự chuyển đổi này phản ánh tính linh hoạt của những người thức
hành tín ngưỡng Arak cũng như khả năng thích ứng của văn hóa Khmer trong quá trình hiện đại
hóa.
Từ khoá: tín ngưỡng Arak, người Khmer Nam Bộ, biến đổi tín ngưỡng

ĐẶT VẤNĐỀ
Tín ngưỡng Arak của người Khmer Nam Bộ là một
thành tố quan trọng trong hệ thống tín ngưỡng dân
gian, gắn liền với đời sống tinh thần và sinh hoạt cộng
đồng. 1–3Arak không chỉ phản ánh thế giới quan và
nhân sinh quan của người Khmer mà còn thể hiện
mối quan hệ giữa con người với các lực lượng siêu
nhiên[1, tr.3]. Tuy nhiên, trong bối cảnh xã hội biến
đổi mạnh mẽ dưới tác động của toàn cầu hóa, đô thị
hóa, sự phát triển kinh tế - xã hội và giao lưu văn hóa,
tín ngưỡng Arak đang có những biến đổi đáng kể để
thích ứng với bối cảnh xã hội mà nó hiện diện.
Những thay đổi này có thể được quan sát qua nhiều
khía cạnh, từ hình thức thực hành nghi lễ, vai trò của
các pháp sư (người Khmer gọi là Achar), đến nhận
thức của cộng đồng về Arak trong đời sống văn hóa
của xã hội đương đại. Từ góc độ nghiên cứu có thể
nhận định rằng quá trình phát triển của Phật giáo
Nam Tông, tác động từ các chính sách tôn giáo của
nhà nước, và sự thay đổi trong cấu trúc kinh tế - xã
hội đã tác động sâu sắc đến tín ngưỡng Arak.
Vậy, đâu là những nguyên nhân chính dẫn đến sự biến
đổi của tín ngưỡng Arak? Những thay đổi này đang
diễn ra theo xu hướng nào? Liệu tín ngưỡng Arak có

khả năng thích ứng và tiếp tục tồn tại trong xã hội
đương đại hay không? Việc trả lời các câu hỏi nghiên
cứu này không chỉ giúp làm rõ thực trạng biến đổi tín
ngưỡng Arak mà còn góp phần hiểu sâu hơn về quá
trình thích ứng của các tín ngưỡng dân gian trong bối
cảnh xã hội đương đại.
Bài viết này nhằmphân tích nguyênnhân và xu hướng
biến đổi của tín ngưỡng Arak, từ đó đưa ra những
nhận định về tương lai của tín ngưỡng này trong đời
sống văn hóa - xã hội của người Khmer Nam Bộ.

CƠ SỞ LÝ THUYẾT
Nội dung của bài viết này hướng đến việc làm rõ
nguyên nhân và xu hướng biến đổi của tín ngưỡng
Arak. Trên cơ sở đó, chúng tôi sử dụng một số lý
thuyết nghiên cứu như sau:

Lý thuyết chuyển đổi tôn giáo (Religious
Transformation Theory)

Lý thuyết này được vận dụng để giải thích cách thức
tín ngưỡng Arak thay đổi dưới tác động của hiện đại
hóa, Phật giáo Nam Tông và chính sách tôn giáo của
nhà nước. Cụ thể, lý thuyết này được ứng dụng để
phân tích:

Trích dẫn bài báo này: N T A. Biến đổi tín ngưỡng Arak trong cộng đồng người Khmer Nam Bộ -
nguyên nhân và xu hướng. Sci. Tech. Dev. J. - Soc. Sci. Hum. 2025; x(x):x-x.

3289

05-02-2026

Phạm Hoàng Lan Hương
Typewriter
https://doi.org/10.32508/stdjssh.v10i1.1129

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.32508/stdjssh.v10i1.1129&domain=pdf&date_stamp=2026-02-05


Tạp  chí  Phát  triển  Khoa  học  và  Công  nghệ  –  Khoa học Xã hội và Nhân văn 2026, 10(1):3289-3298

- Sự thay đổi trong thực hành tín ngưỡng Arak (từ
nghi lễ cộng đồng sang cá nhân).
- Quá trình “Phật giáo hóa” tín ngưỡng Arak, trong
đó các nghi lễ truyền thống bị thay thế hoặc tích hợp
vào nghi thức Phật giáo.
- Vai trò của các yếu tố ngoại sinh như chính sách
quản lý tôn giáo của nhà nước và thành tựu khoa học
hiện đại hiện diện trong cuộc sống đã làm thay đổi
nhận thức của người Khmer về Arak.

Lý thuyết sinh thái văn hóa (Cultural Ecol-
ogy Theory)
Lý thuyết này nhấnmạnhmối quan hệ giữa con người
với môi trường tự nhiên thông qua các hành vi văn
hóa. Việc áp dụng lý thuyết này sẽ giúp giải thích
vai trò của Arak như một hình thức kiểm soát xã hội
đối với việc khai thác tài nguyên thiên nhiên. Theo
lý thuyết này, tín ngưỡng Arak không chỉ là một hệ
thống tâm linhmà còn làmột công cụ giúp điều chỉnh
hành vi khai thác rừng, đất đai và nguồn nước của
người Khmer.
Sự thay đổi trong tín ngưỡng Arak có thể được xem
như một phản ứng trước các biến đổi về môi trường
sinh thái cũng như quá trình đô thị hóa và sự suy giảm
của nền kinh tế nông nghiệp truyền thống.

Lý thuyết xã hội học tôn giáo (Sociology of
Religion)
Lý thuyết này giúp phân tích sự suy giảm vai trò của
Achar (pháp sư) và Rup Arak (bà đồng), cũng như sự
cá nhân hóa tín ngưỡng Arak. Tôn giáo và tín ngưỡng
không phải là những thực thể tĩnh, mà luôn thay đổi
theo cơ cấu xã hội. Khi các gia đình người Khmer di
cư đến các vùng đô thị, cấu trúc tín ngưỡng truyền
thống bị thay đổi do sự mất đi của các thiết chế hỗ trợ
như người hướng dẫn nghi lễ và người lãnh đạo cộng
đồng làng xã.
Bên cạnh đó, lý thuyết này cũng lý giải cách thức tín
ngưỡngArak được chuyểnđổi thành sảnphẩmdu lịch
văn hóa trong bối cảnh hiện đại.

PHƯƠNG PHÁP NGHIÊN CỨU
Bài viết tập trung phân tích quá trình biến đổi của
tín ngưỡng Arak trong bối cảnh xã hội hiện đại.
Chúng tôi sử dụng phương pháp nghiên cứu định tính
(Qualitative Research Method) để thực hiện mục tiêu
nghiên cứu tại các địa phương ở miền Đông và miền
Tây Nam Bộ, nơi có một bộ phận người Khmer sinh
sống. Các thao tác nghiên cứu được triển khai bao
gồm:
Phỏng vấn sâu (in-depth interview): Tác giả đã tiến
hành phỏng vấn các Achar, RupArak (người thờ cúng

và nhập xác), chư tăng trong các ngôi chùa Khmer,
người Khmer ở địa phương, đặc biệt là thanh thiếu
niên Khmer, những người có xu hướng tiếp nhận các
giá trị văn hóa từ bên ngoài cộng đồng Khmer. Nội
dung phỏng vấn tập trung vào diễn biến và nguyên
nhân của sự biến đổi trong thực hành tín ngưỡngArak
của người Khmer hiện nay.
Tác giả cũng tiến hành phỏng vấn các nhà nghiên cứu
văn hóa, đại diện chính quyền địa phương để hiểu rõ
tác động của chính sách quản lý tôn giáo đối với tín
ngưỡng Arak.
Quan sát tham dự (participant observation): Chúng
tôi sử dụng hai hình thái quan sát-tham dự là Quan
sát-tham dự công khai (Overt participant observa-
tion) và Quan sát-tham dự ẩn danh (Covert partici-
pant observation) để tham gia trực tiếp vào các nghi
lễ cúng Arak. Mục đích là ghi nhận sự biến đổi trong
hình thức và nội dung thực hành tín ngưỡng; uan sát
sự kết hợp giữa tín ngưỡng Arak và Phật giáo Nam
tông diễn ra như thế nào thông qua các nghi lễ tại chùa
Khmer có Rup Arak tham gia.
Phân tích tổng hợp (analysis and synthesis method):
Chúng tôi nghiên cứu các tài liệu lịch sử, sách, báo và
tư liệu dân gian về tín ngưỡngArak để so sánh sự khác
biệt giữa quá khứ và hiện tại; phân tích nội dung trên
các nền tảng truyền thông xã hội về những vấn đề mà
cộng đồng Khmer hiện đại nói về tín ngưỡng Arak.

KẾT QUẢNGHIÊN CỨU
Tổng quan về tín ngưỡng Arak trong xã hội
truyền thống của người Khmer Nam Bộ
Arak (Aetihjjhjjugk,) là một loại hình tín ngưỡng bản
địa về những siêu linh bảo vệ con người, có ảnh hưởng
sâu sắc đến đời sống tinh thần của người Khmer Nam
Bộ.3 Ở miền Đông Nam Bộ, đặc biệt là tại huyện Lộc
Ninh, huyện Chơn Thành, tỉnh Bình Phước và huyện
Tân Châu, Tân Biên, Châu Thành, tỉnh Tây Ninh,
người Khmer rất tôn sùng tín ngưỡng Arak. Ở bên
kia biên giới thuộc nước bạn Campuchia là các huyện
thuộc vùng Đông Bắc, tín ngưỡng Arak cũng đóng
vai trò quan trọng trong đời sống tinh thần của người
Khmer và một số tộc người cùng ngữ hệ như người
Brao và người Kuy[1, tr.3]. Người Khmer ở Việt Nam
và Campuchia đều tin vào quyền năng của Arak như
một loại siêu linh nữ bảo vệ và trừng phạt con người.
Họ biểu trưng cho sức mạnh vô hình luôn duy trì mối
quan hệ cân bằng giữa con người và môi trường sinh
thái, giữa khai thác và bảo tồn nguồn tài nguyên thiên
nhiên của rừng, đất đai và nguồn nước. 4 Theo nhận
định của chúng tôi, Arak là một loại siêu linh bảo vệ
cho gia đình và dòng họ, Arak sống trong nhà hoặc
trên cây.3 5 Khi có người bị bệnh, dân sóc tìm đến

3290



Tạp  chí  Phát  triển  Khoa  học  và  Công  nghệ  –  Khoa học Xã hội và Nhân văn 2026, 10(1):3289-3298

một người phụ nữ (Rup Arak/bà đồng) được tin là
có khả năng gọi Arak nhập xác. Người đó cũng có
nhiệm vụ thờ cúng Arak cho dòng họ của mình và cả
cộng đồng. Khi nghi lễ nhập xác diễn ra, Arak sẽ nói
cho người bệnh biết nguồn gốc của căn bệnh. Người
bệnh sẽ được Rup Arak đổ rượu lên thân thể để trừ
ma. Các nghi lễ cúngArak được tổ chức trong khoảng
thời gian từ tháng Giêng cho đến tháng Ba hàng năm.
Người Khmer tin rằng các loại hình bệnh tật của con
người khi sinh sống trong vùng rừng núi đều do Arak
làm ra. Dựa vào tài liệu nghiên cứu của Caroline Mc-
Causland và thống kê của chúng tôi cho thấy người
Khmer ở Lộc Ninh và vùng Đông Bắc Campuchia tin
rằng có chín loại Arak cai quản rừng và vùng sinh thái
của họ, bao gồm:
Arak núi (Arak Phnom/Chantoo): Arak này cư ngụ
trên núi, là vị thần chủ cai quản tất cả các Arak. Khi
dân sóc làm Arak núi tức giận, thần sẽ gây ra hiện
tượng nhức đầu, tức ngực, chóng mặt, sốt cao, con
bệnh khóc lóc, sợ nước và cuối cùng dẫn đến tử vong
cho cá nhân người phạm tội hay đôi khi là cả làng.
Nếumột người nằmmơ thấymột người lính cầm súng
hoặc một người nước ngoài thì được xem là dấu hiệu
cho thấy Arak núi đang tức giận.
Arak rừng (Arak Bree): Loại Arak này chuyên sống
trong rừng, cai quản rừng và tu luyệnma thuật. Người
Khmer trước khi phát rừng trồng trọt phải làm lễ xin
phép Arak rừng mới có thể canh tác ở những vùng
đất mới. Sau lễ cúng Arak rừng, người muốn xin đất
phải ngủ lạimột đêm tại địa điểmmuốn làm rẫy nhằm
tìm kiếm một giấc mơ như một cách hiệp thông với
Arak rừng. Trong giấc mơ, Arak rừng sẽ báo mộng
cho người xin đất là anh ta và gia đình có được phép
canh tác trên khu rừng này không. Việc cúng lễ cũng
sẽ được tổ chức trước khi con người đi vào rừng với
niềm tin Arak sẽ dẫn dắt con người đến một vùng đất
tốt nhất. Trước đây khi đời sống kinh tế của người
Khmer ở Lộc Ninh theo phương thức phát rừng làm
rẫy thì tin ngưỡng về Arak rừng rất quan trọng đối với
họ.
Arak cây (Arak Long và Arak Ghree): Có hai loại Arak
cây - Arak Long sống trên cây lớn và Arak Ghree sống
trên cây có dây leo (dam ghree). Arak Long được cho
là có quyền năng cao hơn Arak Ghree. Khi bị con
người mạo phạm, Arak Ghree sẽ giáng tội làm cho
người đó tâm thần điên loạn, nhưng hiện tượng này
chỉ diễn ra trong một thời gian ngắn vì Arak Ghree
vốn dễ tính và có lòng thương người. Còn Arak Long
có thể giáng họa bằng cách gây sốt, chóng mặt, nhức
đầu, làm người phạm tội hoảng loạn thần hồn và các
triệu chứng đau nhức cũng sẽ xuất hiện trên các bộ
phận của cơ thể. Những hiện tượng này có thể gây tử
vong đối với những người bị Arak Long trừng phạt.

Khi các Arak này không vui, họ cũng sẽ khiến cho
người đi rừng lạc lối, không tìm được đường ra khỏi
rừng. Vì vậy, trước khi đốt cây lớn hay cây nhỏ trong
rừng, người ta phải làm lễ xin các Arak - nếu không
làm lễ, con người sẽ gánh chịu cơn thịnh nộ của hai
vị Arak này.
Arak đá (Arak Gow): Arak này cư ngụ trong những
hòn đá thiêng nằm rải rác trên các cánh đồng hay trên
những con đường mòn và lối đi của dân sóc. Nếu dân
sóc giẫm lên đá hay trong quá trình đốt đồng làm rẫy
vô tình làm nóng các hòn đá, Arak đá có thể quở phạt
bằng chứng nhức đầu hoặc sẽ tước đi sinh mệnh của
người phạm lỗi. Lễ vật dâng cúng cho Arak đá bao
gồm một con lợn, hoặc một con gà luộc và một vò
rượu và hoa quả ngọt. Người ta dùng máu của con
vật dùng hiến tế bôi lên những hòn đá thiêng được
cho là có Arak đá ngụ trong đó. Đây là nghi lễ được
tin sẽ làm dịu cơn giận của Arak Gow khi có người
giẫm lên những hòn đá thiêng này.
Arak nước (Arak Yang Tak): Đây được cho là thần
linh có quyền năng rất lớn đối với con người. Người
Khmer tin rằng Arak nước không có hình dáng cụ thể
nhưng tồn tại trong mọi nguồn nước mà dân sóc sở
hữu, bao gồm cả sông, suối, ao hồ và cả những giếng
nước khoan hiện đại của dân sóc. Khi Arak nước tức
giận, ma thuật của thần sẽ ảnh hưởng trực tiếp vào
trong nguồn nước. Nguồn nước sẽ bị nhiễm độc và
trở nên hôi hám. Vì vậy, nước đó không thể mang
dâng cúng trong các nghi lễ của dân sóc được, rồi
Arak nước cũng sẽ giáng tội xuống những người đến
gần nguồn nước. Thần sẽ bắt giữ linh hồn của những
người phạm lỗi. Nếu không cúng tế kịp thời làm thần
nguôi cơn giận, linh hồn của người đó sẽ bị Arak nước
bán chomột Arak khác thì con người đó sẽ chết. Arak
nước được cho là thần linh chuyên mua bán linh hồn
con người.
Arak sóc (Arak Srok): thường cư trú trong những hòn
đá thiêng đặt ở cổng làng. Arak này được cho là thần
linh bảo vệ, che chở cho dân sóc. Khi tức giận, Arak
sóc sẽ gây ra bệnh tật cho dân sóc và gia súc, làm cho
của cải mất mát vì trộm cắp và mùa màng thất thu.
Trong điều kiện thời tiết khắc nhiệt, Arak sóc được
tin là tác nhân gây ra các loại bệnh như tiêu chảy, dịch
tả, sốt rét rừng và nóng sốt. Khi có tai ương, con người
phải làm lễ cầu cúng ở đầu làng để xoa dịu cơn giận
của Arak sóc.
Arak nhà (Arak Prapanam/Arak Nyam): Đây là Arak
có nguồn gốc từ linh hồn tổ tiên của gia đình hay dòng
họ. Theo chế độ mẫu hệ của người Khmer và các tộc
người cùng ngữ hệ thì tổ tiên của gia đình hay dòng họ
luôn là linh hồn của một nữ nhân. Người Khmer tin
là Arak nhà nhận biết con cháu nên bà sẽ luôn đi theo
con cháu để trợ giúp họ vượt qua những khó khăn

3291



Tạp  chí  Phát  triển  Khoa  học  và  Công  nghệ  –Khoa học Xã hội và Nhân văn 2026, 10(1):3289-3298

trong cuộc sống. Mỗi gia đình Khmer ở đều được tin
là có một Arak tổ tiên đi theo. Arak nhà cư trú tại
vị trí bàn thờ treo cao trên vách nhà bên dưới được
đánhdấubằngnhữnghònđá thiêng. Lễ vật dâng cúng
cho Arak tổ tiên thường là thức ăn được đặt trên một
mảnh vỏ cây hay tàu lá chuối còn tươi. Đây là nghi
thức gợi nhớ về thời kỳ nguyên thủy xa xưa, khi tổ tiên
chưa có đồ gia dụng để ăn uống như con người hiện
đại. Sau phần cúng lễ, các thành viên trong gia đình sẽ
ăn phần thực phẩm đó như một loại hình lộc thiêng
đã được tổ tiên chứng nhận. Việc dâng lễ cho Arak
tổ tiên sẽ được tổ chức khi trong nhà bà đồng (Rup
Arak) khi có người trong sóc đau ốm, đặc biệt là dịp
lễ báo hiếu ông ta tổ tiên (Sen Dolta), lễ mừng năm
mới (Chol Chnăm Thmây) của người Khmer. Đối
với các triệu chứng về bệnh tật và khủng khoảng tinh
thần, người Khmer tin là do các loại Arak khác làm
ra nhưng Arak tổ tiên cũng có thể giúp con cháu hóa
giải các loại bệnh tật này nếu con cháu biết tưởng nhớ
và cầu cúng thường xuyên. [ 1, tr.3]a

Trong số chín Arak của người Khmer và các tộc người
có cùng tín ngưỡng, chỉ cóArak nhà được xem là phúc
thần. Arak nhà không chỉ ban phúc cho con cháu mà
còn hóa giải những loại ma thuật của các Arak khác.
VìArak nhà gốc là con người nên được cho là linh hồn
tổ mẫu và mang tính nhân bản về lòng yêu thương.
Các Arak khác xuất phát từ môi trường sinh thái nên
có ban phúc đồng thời đi kèm theo những hành vi
trừng phạt con người thể hiện qua bệnh tật và tử
vong vì những căn bệnh từ môi trường sinh thái rừng
thiêng nước độcmà khi xưa người Khmer thường gặp
phải. Sự kết nối giữa bệnh tật và tín ngưỡng Arak là
một phương pháp hữu hiệu để con người sống hài hòa
với môi trường sinh thái và lựa chọn cách tồn tại bằng
việc nương tựa vào tự nhiên.
Cùng với sự phát triển của xã hội, tín ngưỡng Arak có
sự biến đổi nhất định về đặc điểm, quy mô cũng như
hình thức thực hành tín ngưỡng.

Nguyên nhân biến đổi của tín ngưỡng Arak

Tác động của quá trình công nghiệp hóa - đô
thị hóa và hiện đại hóa
Quá trình đô thị hóa và hiện đại hóa đã khiến nhiều
người Khmer di cư từ vùng nông thôn lên các khu đô
thị để tìm kiếm việc làm, dẫn đến sự thay đổi sâu sắc
trong cấu trúc xã hội và văn hóa của cộng đồng. Trong
môi trường đô thị, nhịp sống công nghiệp bận rộn
khiến người dân ít có thời gian thực hành các nghi lễ
truyền thống. Trong đó, lễ cúng Arak gần như không

aPhỏng vấnmột người phụ nữ Khmer thờ Arak tại xã Lộc Khánh,
huyện Lộc Ninh, tỉnh Bình Phước. Thực hiện tại chùa Sóc Lớn lúc 10
giờ sáng, ngày 10 tháng 03 năm 2024.

còn được chú ý[ 6, tr.44]. Vì những người Khmer di 
dân lao động thường có xu hướng sử dụng dịch vụ y tế 
mỗi khi họ bị bệnh. Đặc biệt là những người Khmer 
làm công nhân thường được công ty mua bảo hiểm y 
tế cho họ. Hơn nữa, những người trẻ sinh ra và lớn 
lên ở thành phố có xu hướng tiếp cận các giá trị hiện 
đại, xa rời các phong tục tập quán tín ngưỡng của tổ 
tiên.
Ví dụ, tại thành phố Cần Thơ, nhiều gia đình Khmer 
sinh sống trong các khu chung cư đã không còn duy 
trì bàn thờ Arak trong nhà như trước. Thay vì tổ chức 
lễ cúng Arak tại gia đình theo chu kỳ hàng năm, một 
số người chỉ tham gia các lễ lớn tại chùa hoặc không 
còn thực hiện nghi lễ này nữa. Điều này cho thấy sự 
thay đổi trong lối sống đã làm suy giảm vai trò của tín 
ngưỡng Arak trong đời sống người Khmer Nam Bộ.

Sự suy giảm của hệ thống pháp sư (Achar) và 
bà đồng (Rup Arak)
Trong tín ngưỡng Arak, Achar (pháp sư) và Rup Arak
(người nhập xác/bà đồng) có vai trò quan trọng trong 
tổ chức và thực hành nghi lễ. Xếp theo thứ bậc trong 
hệ thống tầng lớp xã hội truyền thống của người 
Khmer Nam Bộ, Achar là tầng lớp đứng thứ hai, sau 
các nhà sư. Achar có vai trò là người đứng đầu cộng 
đồng, người tổ chức và hướng dẫn thực hành nghi 
lễ trong các lễ cúng quan trọng. Chính vì vậy Achar 
không những là người có uy tín mà còn phải am hiểu 
về văn hóa, lễ nghi thờ cúng. Rup Arak là người 
trung gian giữa thế giới con người và thế giới tâm 
linh. Nghiên cứu thực địa ở miền Đông Nam Bộ như 
tại huyện Lộc Ninh và huyện Chơn Thành cho thấy, 
thông thường khi một người Khmer gặp phải một 
loại bệnh nào đó, họ sẽ được dân sóc khuyên đến gặp 
Rup Arak. Bằng một hình thức nghi lễ thắp đèn, đốt 
hương và dâng lễ vật gọi là Sel Arak, Rup Arak sẽ mời 
một Arak nào đó nhập xác. Arak sẽ nói căn nguyên 
của bệnh tình, đồng thời cũng sẽ chỉ cách hóa giải cơn 
giận của ma quỷ hoặc một Arak khác mà trong cuộc 
sống người bệnh vô tình xúc phạm. Phương thức 
phổ biến là Rup Arak khuyên người bệnh đến một 
địa điểm cụ thể trong vùng, cúng thực phẩm và hiến 
sinh một con gà cho ma quỷ hay Arak cư ngụ ở đó để
xin khoan dung.b Căn bệnh được cho là hồn vía của 
người bệnh đã bị Arak hay ma quỷ giam giữ trong thế 
giới siêu hình. Con gà là sinh vật thế mạng cho người 
bệnh để họ thả hồn vía về lại với xác. Người Khmer 
tin rằng nếu không được Arak tốt báo tin kịp thời và 
hướng dẫn cách thế mạng, người bệnh sẽ chết do hồn 
vía của họ bị giam giữ lâu ngày trong rừng thiêng. Đôi

bPhỏng vấn già làng Lâm A cư ngụ tại xã Lộc Thịnh, huyện Lộc
Ninh, tỉnh Bình Phước. Thực hiện tại ấp Chà Là lúc 9 giờ sáng, ngày
12 tháng 03 năm 2024.

3292



Tạp  chí  Phát  triển  Khoa  học  và  Công  nghệ  –  Khoa học Xã hội và Nhân văn 2026, 10(1):3289-3298

khi cũng có hiện tượng khi nhập xác, Arak phô diễn
một vài phương thức chữa bệnh bằng ma thuật mà
không cần khuyên người bệnh cúng tế. Trongmột vài
tình huống, Arak đã thể hiện quyền lực củamình như
một người phán xử giữa thế giới siêu hình và thế giới
thực tại. Hành vi này thể hiện việc Arak can thiệp trực
tiếp vào việc làm của các hồn ma hay một Arak khác,
thể hiện qua các nghi lễ thần bí như dùng cây hương
vẽ lên không khí, rẩy nước thiêng, hớp nước bằng
miệng rồi phun vào người bệnh, thổi hơi vào người
bệnh, và đặc biệt nhất là niệm chú bằngngônngữ thần
bí để lấy lại hồn vía cho người bệnh.c Một số Arak khi
nhập xác đã thực hiện hành vi chữa bệnh bằng cách
dùng bàn tay xoa vào chỗ đau hay dùng trứng gà luộc
thoa trên chỗ sưng tấy của người bệnh gọi là hút ngải
ma. Tất cả những hình thái ma thuật này đều được
người Khmer tin là giúp người bệnh khỏi bệnh, ma
quỷ không dám ám hại vì sợ quyền năng của Arak.
Ngày nay, người Khmer ở miền Đông Nam Bộ vẫn
tin vào các phương thức chữa bệnh của Arak, mặc dù
họ biết rõ công hiệu của y học hiện đại nhưng trong
cuộc sống ảnh hưởng của tín ngưỡng Arak vẫn còn
sâu đậm trong phum sóc của người Khmer. Trường
hợp nghiên cứu của chúng tôi ở xã Lộc Khánh, huyện
Lộc Ninh, tỉnh Bình Phước và xã Tân Đông, huyện
Tân Châu, tỉnh Tây Ninh cho thấy người Khmer vẫn
tin vào hai loại bệnh mà dân sóc mắc phải.d Bệnh
thông thường thì chữa bệnh ở bệnh viện, bệnh tâm
linh thì nhờ Arak chữa trị.
Ngày nay, trong bối cảnh hiện đại, số lượng Achar và
Rup Arak ngày càng giảm sút do nhiều nguyên nhân:
- Các thế hệ trẻ ít quan tâm đến việc kế thừa truyền
thống, một phần vì họ được giáo dục trong môi
trường hiện đại, chịu ảnh hưởng của khoa học và Phật
giáo Nam Tông.
- Làm Achar dựa trên tinh thần phục vụ cộng đồng,
không có nguồn thu nhập chính thức, vì vậy sẽ ảnh
hưởng đến cuộc sống của gia đình. Trong khi yêu cầu
học tập và rèn luyện để trở thànhmột Achar là rất cao.
Thế hệ trẻ Khmer hiện nay có xu hướng cho rằng việc
thờ cúng và thực hành Arak là mê tín, không phù hợp
với xã hội hiện đại.
Ví dụ, tại tỉnh Trà Vinh, trước đây mỗi phum sóc
đều có ít nhất một Achar chuyên trách nghi lễ, nhưng
hiện nay số lượng Achar giảm đáng kể. Trong một số
trường hợp, khi gia đình có nhu cầu cúng Arak, họ
không thể tìm được Rup Arak và cũng như không có
Achar phù hợp, dẫn đến việc các nghi lễ này bị gián

cPhỏng vấn bà Lâm C tại xã Lộc Khánh, huyện Lộc Ninh, tỉnh
Bình Phước. Thực hiện tại chùa Sóc Lớn lúc 10 giờ 45 sáng, ngày 10
tháng 03 năm 2024.

dTài liệu điền dã của tác giả tại xã Lộc Khánh, huyện Lộc Ninh,
tỉnh Bình Phước từ 10-20 tháng 03 năm 2024 và phumKedol, TP. Tây
Ninh, tỉnh Tây Ninh từ 8-10 tháng 04 năm 2024.

đoạn hoặc biến đổi theo hướng đơn giản hóa, mang
tính hình thức.
Nhìn chung, tác động của đô thị hóa và hiện đại
hóa không chỉ làm thay đổi môi trường sống mà còn
ảnh hưởng sâu sắc đến việc duy trì và thực hành tín
ngưỡng Arak trong cộng đồng người Khmer NamBộ.

Quá trình “Phật giáo hóa” tín ngưỡng dân
gian
Phật giáo Nam Tông có vai trò quan trọng trong đời
sống tâm linh của người Khmer Nam Bộ. Hệ thống
chùa Khmer không chỉ là nơi tu học mà còn là trung
tâm sinh hoạt văn hóa, xã hội của cộng đồng. Sự ảnh
hưởng mạnh mẽ của Phật giáo đã dẫn đến quá trình
“Phật giáo hóa” nhiều tín ngưỡng dân gian, trong đó
có tín ngưỡng Arak.
Trong bối cảnh này, nhiều nghi thức liên quan đến
Arak đã được điều chỉnh để phù hợp với quan niệm
Phật giáo. Một số nghi lễ cúng Arak trước đây được
tổ chức tại gia đình, do các bà đồng thực hiện, nay đã
được thay thế bằng các nghi lễ tại chùa do các sư chủ
trì. Thậm chí, một số người Khmer ngày càng xem
trọng việc cầu an, làm phước, tụng kinh tại chùa hơn
là cúng Arak tại nhà, vì họ tin rằng công đức tích lũy
được từ những hoạt động này sẽ mang lại sự bảo hộ
lớn hơn là tin vào lời phán truyền của Arak. Cụ thể
ở Sóc Trăng và Trà Vinh, thay vì tổ chức lễ cúng Arak
riêng, người dân thường kết hợp lễ này với các hoạt
động Phật giáo, như lễ Dâng y (Kathina) hoặc lễ Cầu
an đầu năm. Chùa Sóc Lớn (xã LộcKhánh, huyện Lộc
Ninh, tỉnh Bình Phước) tổ chức diễn xướng dân gian
bằng hình thức tái hiện lễ cúng Arak trên sân khấu.
Người Khmer ở phum Kedol (thành phố Tây Ninh)
tổ chức cúng Arak bằng nghi thức tái hiện cảnh Arak
nhập xác thông qua một người phụ nữ Khmer được
cộng đồng lựa chọn. Trong những trường hợp như
vậy, các yếu tố mang tính tín ngưỡng dân gian dần bị
giản lược, nhường chỗ cho các nghi thức Phật giáo
chính thống. Điều này thể hiện quá trình thích nghi
và hòa nhập của tín ngưỡng Arak vào Phật giáo Nam
Tông.

Thay đổi trong quan niệm về Arak
Trước đây, Arak được xem là những siêu linh có quyền
năngmạnhmẽ, có thể tác động trực tiếp đến sức khỏe,
maymắn hay vận hạn của người Khmer. Các gia đình
Khmer thường tổ chức lễ cúng Arak để cầu mong sự
bảo hộ, tránh tai ương và duy trì mối quan hệ hài hòa
giữa con người và thế giới tâm linh.
Tuy nhiên, với sự lan tỏa của giáo lý Phật giáo Nam
Tông, quan niệm về Arak trong cộng đồng Khmer đã
dần thay đổi. Phật giáo nhấn mạnh vào nghiệp báo

3293



Tạp chí Phát triển Khoa học và Công nghệ – Social Sciences & Humanities 2025, x(x):x-x

(Karma) và nhân quả, cho rằng mọi sự việc xảy ra
trong đời sống con người đều có nguyên nhân từ hành
vi trong quá khứ, chứ khônghoàn toàndo sự can thiệp
của các linh hồn hay thần linh. Dưới ảnh hưởng của
tư tưởng này, nhiều người Khmer bắt đầu xem Arak
như một niềm tin mang tính truyền thống hơn là một
thực thể có quyền năng thực sự đang chi phối đời sống
của họ.
Tại các khu vực cư trú của người Khmer ở miền Tây
Nam Bộ, sự thay đổi này thể hiện rõ qua sự suy giảm
trong việc tổ chức các nghi lễ cúng Arak. Nếu trước
đây, người Khmer sẵn sàng bỏ nhiều công sức và tiền
bạc để làm lễ cúng lớn mỗi khi gặp bệnh tật hay xui
rủi, thì ngày nay, họ có xu hướng tìm đến nhà sư
để tụng kinh và làm phước thay vì tổ chức nghi lễ
cúng Arak. Điều này không chỉ phản ánh sự thay đổi
trong quan niệm tâm linh mà còn cho thấy sự suy yếu
dần của tín ngưỡng Arak trong đời sống văn hóa của
người Khmer Nam Bộ. Bên cạnh đó, một số người ở
địa phương nghiện cờ bạc, số đề đã lợi dụng hình thái
nhập đồng trong tín ngưỡng Arak của người Khmer,
giả danh làm Rup Arak đến các địa điểm thờ cúng tổ
chức cúng tế, lên đồng, nhập xác. Pháp truyền các
ý chỉ giả dối về “các con số thiêng” để phục vụ cho
những người tin vào sự may rủi trong thuật cờ bạc, số
đề. Điều này làm cho tín ngưỡng Arak bị xuống cấp,
người Khmer lương thiện không còn giữ thiện cảm
với các hoạt động nhập xác.
Nhìn chung, sự ảnh hưởng của Phật giáo Nam Tông
đã góp phần quan trọng vào quá trình biến đổi của
tín ngưỡng Arak. Quá trình “Phật giáo hóa” các thực
hành tín ngưỡng dân gian và sự thay đổi trong quan
niệm về Arak cho thấy sự thích nghi của văn hóa
Khmer trước những biến đổi xã hội và tôn giáo theo
thời gian.

Ảnh hưởng của khoa học và y học hiện đại

Sự thay đổi trong cách tiếp cận chữa bệnh
Trong tín ngưỡng truyền thống của người Khmer
Nam Bộ, bệnh tật không chỉ được xem là vấn đề thể
chất mà còn có thể là hậu quả của việc phạm đến các
linh hồn Arak. Vì vậy, khi mắc bệnh, nhiều người
thường tìm đến các thầy cúng (Achar) hoặc bà đồng
(RupArak) để thực hiện các nghi lễ cúng tế nhằm hóa
giải vận hạn, xoa dịu các linh hồn Arak và cầu mong
sức khỏe. Các nghi thức này có thể bao gồm lễ cúng
tại gia đình, mời thầy cúng thực hiện nghi thức trừ tà,
hoặc tổ chức lễ lớn tại cộng đồng để xin Arak tha thứ.
Tuy nhiên, với sự phát triển mạnh mẽ của y học hiện
đại, nhận thức của người Khmer về nguyên nhân
bệnh tật đã có nhiều thay đổi. Khi hệ thống y tế
ngày càng phát triển và dễ tiếp cận hơn, nhiều người

chuyển sang tìm kiếm sự giúp đỡ từ bác sĩ, bệnh viện
và các cơ sở y tế thay vì nhờ cậy thầy cúng. Tại nhiều
phum sóc Khmer, đặc biệt là ở những khu vực gần đô
thị, số lượng gia đình tổ chức lễ cúng Arak để chữa
bệnh đã giảmđi rõ rệt. Thay vào đó, họ lựa chọn khám
bệnh, sử dụng thuốc theo chỉ định của bác sĩ và tin vào
hiệu quả của y học hiện đại hơn là các phương thức
chữa trị huyền bí.
Ví dụ, tại một số tỉnh như Sóc Trăng, Trà Vinh, trước
đây, khi một người bị bệnh kéo dài không rõ nguyên
nhân, gia đình họ có thể tổ chức lễ cúng Arak, đôi
khi phải mổ gà, dâng rượu, khấn vái để xin thần linh
tha tội. Tuy nhiên ngày nay, nhiều người có xu hướng
đến bệnh viện kiểm tra sức khỏe trước khi nghĩ đến
các nghi lễ tín ngưỡng. Điều này phản ánh một sự
chuyển đổi quan trọng trong cách tiếp cận bệnh tật
của người Khmer Nam Bộ, từ niềm tin tâm linh sang
phương pháp điều trị khoa học.

Sự suy giảm của các thực hành tín ngưỡng mang tính
huyền bí
Bên cạnh sự thay đổi trong cách chữa bệnh, các thực
hành tín ngưỡngmang tính huyền bí trong tín ngưỡng
Arak cũng đang suy giảm đáng kể. Trước đây, những
nghi lễ như lên đồng, gọi hồn, cầu xin thần linh can
thiệp trực tiếp vào đời sống con người khá phổ biến
trong cộng đồng Khmer. Những buổi lễ này không
chỉ có ý nghĩa tâm linh mà còn là cơ hội để cộng đồng
tụ họp, chia sẻ niềm tin và gắn kết với nhau.
Tuy nhiên, ngày nay, khi khoa học và tư duy duy lý
ngày càng phổ biến, các hình thức thờ cúngmang tính
mê tín này dần bị xem là không còn phù hợp với xã
hội hiện đại. Các thế hệ trẻ, được tiếp xúc với giáo dục
khoa học từ nhỏ, có xu hướng hoài nghi hoặc không
còn tin vào những hiện tượng huyền bí liên quan đến
Arak. Họ cho rằng những vấn đề trong cuộc sống có
thể được giải quyết bằng kiến thức và sự nỗ lực cá
nhân, thay vì phụ thuộc vào các nghi thức tâm linh.
Ví dụ, nếu trước đây một người bị ám ảnh bởi giấc
mơ xấu hay gặp những sự kiện bất thường trong cuộc
sống, họ có thể nhờ thầy cúng làm lễ xua đuổi tà khí.
Nhưng ngày nay, nhiều người có xu hướng tìm hiểu
nguyên nhân tâm lý hoặc khoa học để giải thích hiện
tượng này, thay vì thực hiện các nghi thức tín ngưỡng.
Điềunày cho thấy sự suy giảm rõ rệt của các thực hành
tín ngưỡng mang tính huyền bí trong đời sống người
Khmer Nam Bộ.

Tác động của chính sách và truyền thông

Chính sách tôn giáo và văn hóa
Chính sách quản lý tôn giáo và tín ngưỡng của nhà
nước cũng có tác động đáng kể đến sự biến đổi của

3294



Tạp  chí  Phát  triển  Khoa  học  và  Công  nghệ  –  Khoa học Xã hội và Nhân văn 2026, 10(1):3289-3298

tín ngưỡng Arak. Nhằm đảm bảo trật tự xã hội và
tránh các hiện tượngmê tín dị đoan,một số nghi lễ tín
ngưỡng dân gian, bao gồm cả các nghi thức liên quan
đến Arak, đã bị kiểm soát hoặc hạn chế. Những nghi
lễ lớn, có tính tập trung đông người, đôi khi không
còn được tổ chức rộng rãi như trước đây, mà phải tuân
theo quy định chặt chẽ hơn.
Một số hoạt động tín ngưỡng liên quan đếnArak cũng
dần bị thay thế hoặc chuyển đổi theo hướng phù hợp
với các chính sách văn hóa. Ví dụ, một số địa phương
đã khuyến khích việc tổ chức các nghi lễ tâm linh theo
hướng kết hợp với các hoạt động vănhóa truyền thống
như múa Romvong, hát Dù Kê, nhằm bảo tồn nét đẹp
văn hóa mà không khuyến khích các hình thức thờ
cúng mang tính mê tín. Mặc dù việc “sân khấu hóa”
sẽ làm mất đi phần nào “hồn” của các hoạt động văn
hóa dân gian, tuy nhiên điều này vừa giúp duy trì một
phần tín ngưỡng Arak trong đời sống người Khmer,
vừa đảm bảo phù hợp với chính sách quản lý tôn giáo
của nhà nước.

Ảnh hưởng của truyền thông và toàn cầu hóa
Sự phát triển của truyền thông, đặc biệt là mạng xã
hội và các nền tảng số, đã tạo ra một sự thay đổi lớn
trong nhận thức của thế hệ trẻ Khmer về tín ngưỡng
Arak. Khi có điều kiện tiếp xúc với nhiều luồng thông
tin khác nhau, họ có xu hướng ít gắn bó với những tín
ngưỡng truyền thống và thay vào đó là những giá trị
mang tính toàn cầu hơn.
Trước đây, niềm tin vào Arak được duy trì qua các
câu chuyện truyền miệng từ thế hệ này sang thế hệ
khác. Tuy nhiên, ngày nay, với sự phổ biến của In-
ternet, giới trẻ có nhiều lựa chọn hơn trong việc tiếp
cận kiến thức, bao gồm cả khoa học, công nghệ, và
các nền văn hóa khác nhau. Họ có thể dễ dàng tìm
hiểu về các tôn giáo và hệ thống tín ngưỡng khác trên
thế giới, điều này làm giảm đi sự phụ thuộc vào tín
ngưỡng truyền thống của dân tộc mình.
Ngoài ra, sự lan rộng của lối sống hiện đại và ảnh
hưởng của văn hóa phương Tây và một số quốc gia
Đông Bắc Á cũng góp phần làm thay đổi thói quen
sinh hoạt của người Khmer trẻ tuổi. Bên cạnh đó,
xu hướng ảnh hưởng văn hóa nước ngoài thông qua
tác phẩm điện ảnh và âm nhạc gây ra những tác động
mạnh mẽ đến giới trẻ Khmer hiện nay như trường
hợp ảnh hưởng của văn hóa Hàn Quốc, Trung Quốc,
Thái Lan và Đài Loan. Tâm lý chung của giới trẻ
Khmer là họ rất yêu thích điện ảnh, âm nhạc và thời
trang. Điều này khiến cho họ dễ dàng bắt gặp sự phù
hợp ở các sản phẩm công nghiệp văn hóa của các quốc
gia nói trên. Hệ quả của sự ảnh hưởng văn hóa ngoại
sinh đã làm biến đổi nhận thức của giới trẻ Khmer, họ
có xu hướng thụ hưởng văn hóa bằng hoạt động giải

trí hiện đại như xem phim, xem biểu diễn âm nhạc,
đi du lịch và chơi thể thao hơn là tham gia vào các lễ
cúngArak theo nghi thức truyền thống. Điều này dẫn
đến sự suy giảm tự nhiên của tín ngưỡng Arak trong
đời sống hàng ngày của người Khmer Nam Bộ.
Ví dụ, trong quá khứ, nhiều gia đình Khmer thường
tổ chức lễ cúng Arak vào những dịp quan trọng như
lễ hội Ok Om Bok, Tết Chol Chnam Thmay. Nhưng
ngày nay, nhiều gia đình trẻ không còn duy trì nghi
thức này, thay vào đó, họ có xu hướng tổ chức tiệc
tùng theo phong cách hiện đại hoặc tham gia các sự
kiện cộng đồng mang tính giải trí hơn là tín ngưỡng.
Nhìn chung, các chính sách tôn giáo, văn hóa cùng
với sự phát triển của truyền thông và toàn cầu hóa đã
góp phần làm thay đổi tín ngưỡng Arak theo hướng
hiện đại hơn. Sự suy giảmcủa nhữngnghi thức truyền
thống phản ánh sự thích nghi của người Khmer trước
những biến đổi của xã hội đương đại.

Xu hướng biến đổi của tín ngưỡng Arak
Có thể nói, tín ngưỡng Arak của người Khmer Nam
Bộ đang đứng trước nguy cơ mai một, song cũng là
một lĩnh vực giàu tiềm năng cần nghiên cứu. Việc tìm
hiểu sâu sắc xu hướng biến đổi của Arak không chỉ
giúp nhận diện đặc điểm văn hóa của người Khmer
Nam Bộ hiện nay mà còn góp phần bảo tồn một di
sản văn hóa dân gian độc đáo. Các hướng nghiên cứu
mở rộng như so sánh liên tộc người, nghiên cứu giới
trẻ, mối quan hệ với Phật giáo, sự giao thoa giữa văn
hóa truyền thống và bối cảnh xã hội hiện đại cần được
chú ý. Dưới đây là một phân tích tổng hợp không chỉ
nêu rõ các xu hướng biến đổi mà còn đưa ra một số
hướng đề xuất nghiên cứu mở.

Tái cấu trúc và thích nghi với bối cảnhmới
Hội nhập với Phật giáo Nam Tông: Trong bối cảnh
Phật giáo Nam Tông (Theravāda) có vai trò trung tâm
trong đời sống tín ngưỡng của người Khmer Nam Bộ,
tín ngưỡng Arak đã có sự thích nghi để duy trì trong
điều kiện mới. Một số nghi lễ truyền thống vốn dành
riêng cho Arak nay được tích hợp vào các nghi thức
Phật giáo. Chẳng hạn, thay vì tổ chức các buổi cúng
riêng cho Arak theo nghi thức cổ truyền, nhiều gia
đình Khmer chọn cách thực hiện nghi lễ cúng tổ tiên
hoặc cầu an trong chùa, với sự hướng dẫn của các sư
sãi. Điều này giúp tín ngưỡng Arak duy trì một cách
mềm dẻo trong cộng đồng, vừa phù hợp với niềm tin
Phật giáo vừa không bị triệt tiêu hoàn toàn.
Biến đổi vai trò của thầy cúng: Thầy cúng (Achar, Rup
Arak) từng đóng vai trò trung gian quan trọng giữa
conngười và thế giới linh hồn, trong đó có các vịArak.
Tuy nhiên, trong xã hội hiện đại, chức năng của họ

3295



Tạp  chí  Phát  triển  Khoa  học  và  Công  nghệ  –  Khoa học Xã hội và Nhân văn 2026, 10(1):3289-3298

không chỉ giới hạn trong việc thực hành các nghi lễ
mà còn mở rộng sang lĩnh vực cố vấn tâm linh và tư
vấn xã hội. Nhiều thầy cúng ngày nay đóng vai trò
hướng dẫn tâm lý, giúp người dân giải quyết những
khó khăn trong cuộc sống như bệnh tật, xung đột gia
đình hay vấn đề kinh tế. Thậm chí, một số thầy cúng
còn kết hợp cả các yếu tố Phật giáo như giảng giải về
nhân quả, nghiệp báo để tăng tính thuyết phục và phù
hợp với bối cảnh hiện đại.

Cá nhân hóa tín ngưỡng Arak
Trong quá khứ, tín ngưỡng Arak có tính cộng đồng
cao, với các nghi lễ thường được tổ chức tập trung ở
làng hoặc trong đại gia đình. Người dân thường mời
cả cộng đồng tham gia các buổi cúng tế nhằm thể hiện
lòng thành kính với Arak và cầu mong sự bảo hộ từ
các linh hồn tổ tiên. Tuy nhiên, trong xã hội hiện đại,
với sự thay đổi về cơ cấu gia đình và lối sống, nhiều
người Khmer có xu hướng thực hành tín ngưỡng này
theo cách cá nhân hơn.
Ví dụ, thay vì tổ chức các buổi lễ lớn, nhiều gia đình
Khmer hiện nay chỉ lập bàn thờ nhỏ trong nhà để thờ
cúng Arak và tổ tiên một cách đơn giản, thường chỉ
với nhang, đèn và một số lễ vật tượng trưng. Một số
cá nhân thậm chí tự thực hành các nghi lễ nhỏ như
khấn vái, cầu xinmà không cần sự hướng dẫn của thầy
cúng. Xu hướng này phản ánh sự linh hoạt của tín
ngưỡng Arak trong bối cảnh hiện đại, khi nó không
còn phụ thuộc quá nhiều vào cấu trúc cộng đồng mà
trở thành một niềm tin mang tính cá nhân hóa.

Thươngmại hóa tín ngưỡng Arak
Tăng cường yếu tố thương mại: Với sự phát triển của
nền kinh tế thị trường và nhu cầu tâm linh trong xã
hội, tín ngưỡng Arak cũng chịu ảnh hưởng bởi xu
hướng thương mại hóa. Một số người lợi dụng niềm
tin vào Arak để kinh doanh, chẳng hạn bán bùa chú,
vật phẩm tâm linh hoặc tổ chức các nghi lễ cúng bái
với mức phí cao. Ở một số địa phương, các nghi lễ
cúng Arak đã trở thành dịch vụ có giá cả cố định, từ
việc mời thầy cúng đến việc chuẩn bị lễ vật.
Ví dụ, tại một số chợ truyền thống của người Khmer
ở Sóc Trăng và Trà Vinh, có thể dễ dàng bắt gặp các
gian hàng bán bùa hộmệnh, tượngArak, hoặc các loại
thảo dược được cho là có khả năng xua đuổi tà ma.
Một số thầy cúng cũng tận dụng xu hướng này để mở
rộng hoạt động của mình, cung cấp các gói dịch vụ
như giải hạn, cầu an với mức giá cụ thể. Điều này cho
thấy tín ngưỡng Arak không chỉ là một truyền thống
tâm linh mà còn trở thành một phần của thị trường
dịch vụ tâm linh hiện đại.
Sự phổ biến của du lịch văn hóa: Bên cạnh đó, một số
địa phương đã khai thác tín ngưỡngArak nhưmột sản

phẩm du lịch nhằm thu hút khách tham quan. Một số
lễ hội có liên quan đếnArak, như lễCầu anhay lễ cúng
Arak gia đình, được quảng bá nhưmột nét đặc sắc của
văn hóa Khmer, giúp thu hút du khách và mang lại lợi
ích kinh tế cho cộng đồng. Các hoạt động này không
chỉ giúp bảo tồn tín ngưỡng Arak mà còn góp phần
tạo thêm thu nhập cho người dân địa phương.

Phục hồi và duy trì tín ngưỡng Arak thông
qua văn hóa dân gian
Bảo tồn qua nghệ thuật truyền thống: Mặc dù chịu
nhiều tác động từ hiện đại hóa, một số yếu tố của tín
ngưỡng Arak vẫn được bảo tồn và phát huy thông qua
các hình thức nghệ thuật dân gian. Trong đó, các loại
hình sân khấu truyền thống của người Khmer như
Dù Kê (một loại hình kịch hát Khmer) hay Rô băm
(múa cung đình Khmer) vẫn thường lồng ghép các
câu chuyện liên quan đến Arak, thể hiện qua hình
ảnh linh hồn tổ tiên, các vị thần bảo hộ hoặc những
nghi lễ cúng Arak trong cộng đồng. Ví dụ, một số vở
kịch Dù Kê phản ánh mối quan hệ giữa con người và
thế giới tâm linh, trong đó Arak xuất hiện như những
linh hồn có thể ban phước hoặc trừng phạt tùy theo
hành động của con người. Điều này giúp các thế hệ
trẻ người Khmer hiểu biết hơn về tín ngưỡng truyền
thống của dân tộc mình, ngay cả khi họ không trực
tiếp tham gia vào các nghi lễ cúng Arak.
Sử dụng công nghệ để lưu giữ tín ngưỡng: Trong thời
đại công nghệ số, nhiều nỗ lực đang được thực hiện
nhằm lưu giữ và truyền bá tín ngưỡng Arak. Một số
cá nhân và tổ chức văn hóa đang tiến hành số hóa các
tài liệu về tín ngưỡng Arak, bao gồm việc thu thập câu
chuyện dân gian, ghi chép lại các nghi lễ truyền thống
và lưu trữ hình ảnh, video về các nghi thức cúngArak.
Chẳng hạn, tạimột số chùaKhmer ở Sóc Trăng và Bạc
Liêu, các nhà nghiên cứu đã hợp tác với cộng đồng để
ghi lại những nghi lễ truyền thống liên quan đếnArak,
nhằm bảo tồn và phổ biến kiến thức cho thế hệ sau.
Một số nhóm cộng đồng trên mạng xã hội cũng đã
được lập ra để thảo luận về tín ngưỡng Arak, chia sẻ
tài liệu và kinh nghiệm thực hành tín ngưỡng.

THẢO LUẬN
Tín ngưỡng Arak của người Khmer Nam Bộ không
biến mất mà đang trải qua quá trình tái cấu trúc và
thích nghi với bối cảnh xã hội hiện đại. Sự biến đổi
này không chỉ chịu tác động từ các yếu tố bên ngoài
như chính sách, khoa học, toàn cầu hóa mà còn phản
ánh sự điều chỉnh nội tại trong hệ thống tín ngưỡng để
phù hợp với nhu cầu tâm linh của cộng đồng. Trong
một số trường hợp, Arak bị suy giảm tầm quan trọng
trong đời sống tôn giáo, nhưng ở khía cạnh khác, nó

3296



Tạp  chí  Phát  triển  Khoa  học  và  Công  nghệ  –Khoa học Xã hội và Nhân văn 2026, 10(1):3289-3298

vẫn tồn tại dưới những hình thức mới, chẳng hạn tích
hợp vào Phật giáo Nam Tông hoặc cá nhân hóa trong
phạm vi gia đình.
Sự biến đổi của Arak cũng không diễn ra đồng đều
trong cộng đồng Khmer Nam Bộ. Những vùng nông
thôn, nơi còn duy trì chặt chẽ các thiết chế cộng
đồng truyền thống, vẫn giữ được nhiều thực hành tín
ngưỡng Arak hơn so với khu vực đô thị, nơi người
Khmer bị cuốn vào lối sống hiện đại và ít tham gia
vào các nghi lễ cúng bái. Điều này cho thấy rằng, tín
ngưỡng Arak không mất đi mà đang chuyển hóa theo
nhiều hướng khác nhau tùy vào điều kiện cụ thể của
từng khu vực.
Sự biến đổi của tín ngưỡng Arak là một quá trình
phức tạp, phản ánh những thay đổi lớn trong đời sống
xã hội, kinh tế và tôn giáo của người Khmer Nam Bộ.
Trong tương lai, việc nghiên cứu sâu hơn về tác động
của các yếu tố kinh tế, chính trị và văn hóa đối với sự
biến đổi của Arak sẽ giúp các nhà nghiên cứu hiểu rõ
hơn về sự thích nghi và phát triển của các tín ngưỡng
dân gian trong bối cảnh hiện đại.

KẾT LUẬN
Sự biến đổi của tín ngưỡng Arak trong cộng đồng
người Khmer Nam Bộ là một quá trình tất yếu, phản
ánh những thay đổi lớn về kinh tế, xã hội và văn hóa
trong thời đại hiện nay. Dưới tác động của đô thị hóa,
khoa học, chính sách quản lý tín ngưỡng và sự lan
tỏa của Phật giáo Theravāda, Arak không còn giữ vị
trí trung tâm trong đời sống tâm linh của cộng đồng
Khmer như trước đây. Tuy nhiên, tín ngưỡng này
không biến mất mà đang chuyển hóa để thích nghi
với bối cảnh mới.
Những thay đổi trong tín ngưỡng Arak có thể được
nhìn nhận theo nhiều hướng khác nhau. Một mặt,
một số thực hành truyền thống đang dần mai một,
chẳng hạn các nghi lễ chữa bệnh bằng cúng tế hoặc
vai trò quan trọng của các thầy cúng (Achar, bà đồng)
trong cộng đồng. Mặt khác, một số yếu tố của tín
ngưỡng Arak vẫn tiếp tục tồn tại thông qua sự tích
hợp vào Phật giáo Theravāda, sự cá nhân hóa trong
thực hành tín ngưỡng và thậm chí là sự thương mại
hóa dưới dạng dịch vụ tâm linh và du lịch văn hóa.
Nhìn chung, sự biến đổi của tín ngưỡng Arak phản
ánh một xu hướng phổ biến trong nhiều cộng đồng
dân tộc thiểu số trên thế giới: các tín ngưỡng dân
gian không hoàn toàn biếnmấtmà tái cấu trúc để phù

            
          
         
     
          
           
           
          
          
          
         
           
          
         
   

    
      

  
          
          

   
        

    
           
           
     

   
         
       
        
 
              
              
       
            
  
         
            
        
  
           
             
   
             

             
           
          
     
           
           
            
           
           
           
          
            
           
         
   

    
      

  
           
          

   
        

    
            
           
     

   
          
        
         
 
              
              
  
 
          
 
          
           
         
  
   
       

        
             
 

             
           
          
     
           
           
            
           
           
           
          
            
           
         
   

    
      

  
           
          

   
        

    
            
           
     

   
          
        
         
 
              
              
   
 
        
          
           
         
  
    
       
     
      

            

             
           
          
     
           
           
            
           
           
           
          
            
           
         
   

    
      

  
           
          

   
        

    
            
           
     

   
          
        
         
 
              
              
    
 
        
          
           
         
  
    
       
     
     
          

 

hợp với điều kiện xã hội và nhu cầu tâm linh của con 
người. Điều này cho thấy tính linh hoạt và khả năng 
thích ứng của văn hóa Khmer trong dòng chảy hiện 
đại hóa và toàn cầu hóa.
Nghiên cứu về sự biến đổi của tín ngưỡng Arak không 
chỉ giúp làm sáng tỏ quá trình vận động và điều chỉnh
của một tín ngưỡng dân gian cụ thể mà còn cung cấp 
góc nhìn sâu sắc về cách các hệ thống tín ngưỡng 
truyền thống có thể tồn tại và phát triển trong một 
thế giới đang thay đổi. Trong tương lai, cần có thêm 
những nghiên cứu chuyên sâu hơn để đánh giá tác 
động dài hạn của các xu hướng này, cũng như tìm ra 
các giải pháp bảo tồn những giá trị văn hóa truyền 
thống mà tín ngưỡng Arak mang lại trong đời sống
người Khmer Nam Bộ.

DANH MỤC TỪ VIẾT TẮT
Bài viết không có từ viết tắt.

LỜI CẢM ƠN
Nghiên cứu được tài trợ bởi Đại học Quốc gia Thành 
phố Hồ Chí Minh trong khuôn khổ đề tài mã số
B2023-18b-07.

XUNG ĐỘT LỢI ÍCH
Bản thảo này không có xung đột lợi ích.

ĐÓNG GÓP CỦA TÁC GIẢ
Tác giả là người duy nhất thực hiện bài viết này bao 
gồm thu thập và phân tích dữ liệu cũng như viết và
hoàn thiện bản thảo bài viết.

TÀI LIỆU THAM KHẢO
1. Caroline MC. Briefing Paper on the Health Situation of Indige-

nous people Ratanakiri Province, Cambodia. Economic and So- 
cial Council Permanent Forum on Indigenous Issues Third Ses- 
sion. 2004.

2. Đào Thị Hồ Phương, Luận văn Thạc sĩ Văn hóa học. Tục thờ Neak
Ta của người Khmer ở Tây Nam Bộ (so sánh với tín ngưỡng thờ 
Thành hoàng). TP.HCM: Trường Đại học Khoa học Xã hội
và Nhân văn, ĐHQG-HCM; 2011.

3. Hương L. Người Việt gốc Miên. NXB Văn Đàn; 1969.
4. Guillou AY. An Alternative Memory of the Khmer Rouge Geno-

cide: The Dead of the Mass Grave and the Land Guardian Spirite
(Neak Ta). South East Asia Research (SOSS, London). 2012;20(2). 
Available from: https://doi.org/10.5367/sear.2012.0102.

5. Khoa Nhân học, Trường Đại học Khoa học Xã hội và Nhân
.    văn, ĐHQG-HCM. Nhân học đại cương. TP.HCM: NXB Đại
. học Quốc gia TP.HCM; 2013.
6. Nhung NTN, et al.. Đề tài nghiên cứu Khoa học cấp trường.
. Tục thờ Arak của người Khmer tỉnh Trà Vinh. TP.HCM:
.    Trường Đại học Khoa học Xã hội và Nhân văn,
.    ĐHQG-HCM; 2018.

3297

https://doi.org/10.5367/sear.2012.0102


Science  &  Technology  Development  Journal  –  Khoa học Xã hội và Nhân văn 2026, 10(1):3289-3298

Open Access Full Text Article Research Article

University  of  Social  Sciences  and 
Humanities,  VNU-HCM,  
Vietnam

Correspondence

Ngo  Thanh  An  ,  University  of  Social 
Sciences  and  Humanities,  VNU-HCM,
Vietnam

Email:  thanhan@hcmussh.edu.vn

History
• Received:  05-03-2025
• Revised:  14-08-2025
• Accepted:  26-12-2025
• Published  Online:  

DOI  :  

Copyright

© VNUHCM Press. This is an open-
access article distributed under the
terms of the Creative Commons
Attribution 4.0 International license.

The  Arak  Worshipped  Cult  Changes  in  The  Ethnic  Khmer  in
Southern  Vietnam:  The  Causes  and  Trends

Ngo  Thanh  An  *

Use your smartphone to scan this
QR code and download this article

ABSTRACT
The Arak belief holds a crucial place in the cultural and spiritual life of the ethnic Khmer in South-
ern Vietnam. The practice of Arak worshiping cult reflects the matriarchal system impacted into
the Khmer society, as rituals are traditionally carried out by a woman medium representing a clan
lineage. Arak serves as a mediumship for fulfilling the spiritual needs of the ethnic Khmer basing
on spirit possession, divination, blessings, and healing.
In contemporary Vietnamese society, however, the Arak has undergone profound transformations
due to the impact of urbanization, advancements in science and technology, government regula-
tions on religious practices, and the growing influence of Theravāda Buddhism. This paper exam-
ines the causes behind these transformations and explores the adaptive trends of this folk belief
within modern society.
The research findings indicate that while certain traditional practices are gradually fading over
time, the Arak persists through various restructuring forms. These include the integration with
Theravāda Buddhism—seeking spiritual support from the religion—, the personalization of rituals
within family settings, and the commercialization of fortune-telling services by Arak practitioners.
These changes highlight the resilience of the Arak belief and the adaptability of the Khmer culture
in the face of modernization.
Key words: Arak, the ethnic Khmer in Southern Vietnam, religious transformation

Cite this article : N T A. The Arak Worshipped Cult Changes in The Ethnic Khmer in Southern Viet-
nam: the Causes and Trends. Sci. Tech. Dev. J. - Soc. Sci. Hum. 2025; x(x):x-x.

3298

05-02-2026

Phạm Hoàng Lan Hương
Typewriter
https://doi.org/10.32508/stdjssh.v10i1.1129

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.32508/stdjssh.v10i1.1129&domain=pdf&date_stamp=2026-02-05

	Untitled



